Валерий Байдин

ДРЕВНЕЙШЕЕ ИСКУССТВО: ОТ ОБРАЗА К ЗНАКУ
Археологические открытия последних полутора столетий неузнаваемо изменили представления об истоках и природе изобразительного творчества. Обнаруженные в конце XIX века шедевры наскального искусства в пещерах Испании и юга Франции поначалу были восприняты как фальсификация. В палеолитическую древность рисунков Альтамиры, Ласко, Шове, Фон де Гом трудно было поверить. Рядом с ними величественные руины Трои или росписи Кносского дворца кажутся едва завершившимся «вчерашним днём» европейского искусства. Но подлинность найденных памятников была доказана, и Юго-Западную Европу окрестили «прародиной мировой культуры». Это название продержалось недолго. В Скандинавии, на Урале и Алтае, в Сибири, Западной Монголии и Северной Корее, в низовьях Амура, горах Памира и Кавказа, были обнаружены десятки очагов наскальных изображений. Их возраст колеблется от 40 до 4-5 тысяч лет: от палеолита до бронзового века. Они свидетельствуют о волнах широтных переселений праиндоевропейцев-кроманьонцев по Евразии и, возможно, об их смешении с «приморскими народами» Юго-Западной Европы. 

[image: image1.png]


Наши представления о первобытном искусстве не могут быть полными, поскольку от него сохранилась лишь ничтожная часть: красочные изображения в глубине пещер и петроглифы под открытым небом. Вероятно, самые первые художественные произведения были неотделимы от человека и родовой общины. Её отличия от иных общин заключались в раскраске лица и тела, украшениях-оберегах из шкур, клыков, когтей и перьев почитаемых существ. 

https://i.pinimg.com/originals/c3/7e/2f/c37e2fd4a34ada3a97a045a86cbc9e95.png 

Пещера Пеш-Мерль. Южная Франция. 28-16 тыс. лет до н.э. Изображение лошадей окружены пятью «знаками власти» в виде человеческих ладоней, предположительно, над прирученными животными
Их считали покровителями и помощниками в охоте, приносили в жертву и поедали во время обрядовых пиров, чтобы всем племенем уподобиться «родичам» из мира природы. В фамилиях европейцев сохранились восходящие к праистории «родовые имена» отдалённейших предков, преданно чтивших медведя, волка, лося, ворона, сокола, щуку и т.д. Родство человека с обитателями природного мира стремились подтвердить искусным подражанием их движениям, повадкам, голосу и окраске, тотемными знаками на одежде и у входа в жилище-пещеру. Рисунками на земле, деревьях, песчанистых и глинистых склонах «давали знать» покровителям о местах общего проживания, устанавливали с духами «родичей» мистическую связь. 
В первобытном искусстве отсутствуют изображения «бездушных» растений и вещей, нет даже намёка на первобытный пейзаж или натюрморт. Краски, созданные на основе цветной глины, охры, древесного угля, животного жира и растопленной смолы, тысячелетиями сохраняли поразительную цветостойкость. 

[image: image11.png]


Предки европейцев создавали лишь фронтальные, двухмерные композиции, лишённые светотени и, тем не менее, казавшиеся объёмными за счёт необычайно динамичных контурных линий, великолепной растушёвки, чередования контрастных пятен охры разных оттенков и древесного угля. Судя по всему, первобытные художники с равной свободой пользовались обеими руками. Животные изображались в движении справа налево, когда их легче рисовать правой рукой, и наоборот.

https://cloud.prezentacii.org/18/09/73393/images/screen5.jpg 

Капова пещера. Россия. Южный Урал. 18-16 тыс. лет до н.э. На теле бизона изображение двух стрел и крови
Предположительно, наслаивание друг на друга многофигурных изображений палеолита и неолита объясняется первобытным восприятием искусства: магической силой обладал лишь только что законченный рисунок, и перед новым обрядом его приходилось «оживлять», повторяя поверх старого. В пещерах на севере Танзании обнаружено до 17 слоев палеолитической живописи, в Европе таковых было значительно меньше. 
«Глубина» восприятия мира развивалась у человека в течение тысячелетий. Плоскостное зрение, присущее новорожденным и животным, обретало третье измерение, даль и высь, лишь в движении и при его мысленном продолжении. Можно представить, что с началом обрядового радения общины пещерные рисунки словно оживали на глазах, вызывали восторг, грань между действительностью и воображением стиралась. Казалось, в ответ на хоровые заклинания душа животного «вселялась» в его образ. Охотничьи обряды происходили и в пещерах, и под открытым небом, могли заканчиваться убийством «духа» животного, пронзенного на рисунке десятками дротиков, или умилостивительными жертвами-приманками в виде свежей травы, мелких животных, мяса, мёда, орехов и пр.
Первые святилища, возникшие в ледниковую эпоху, объединяли пещеру и храм, соединяли души людей и зверей, чьи изображения рисовались на стенах, ниже возводились «алтари» из их черепов и костей. В глубине пещер, иногда на расстоянии до 800 метров от входа, при свете жировых светильников совершались обряды защиты от злых духов (болезней), таинства продления рода, поклонения душам предков, посвящения в мать рода — матёрую бабу, куму, когда происходило её символическое «умирание в прежнем теле» и «возрождение в новом теле».
 Считалось, что после этого, шаманка — предводительница рода — «обменивалась» с окружающими существами душами и так получала способность «говорить» с ними «на их языке». искусно подражая рычанию, вою, животных, птичьему свисту, клёкоту, щебету и писку, шипению гадов, кваканью лягушек и пр. Этим верованиям соответствуют фигурки племенных жриц — палеолитические «венеры», возраст которых колеблется от 25 до 5 тысяч лет. 

Вымирание от холода и голода многих животных привело к замене их культов почитанием «царей леса» — медведицу и медведя. Их считали первопредками людей, способными «воскресать» каждую весну и живыми являться из-под земли. Мать рода, а впоследствии глава племени (кум), рядились в медвежьи шкуры и меховые скураты (маски), «обменивались» душами с лесными «родичами», рыком приманивали их или отпугивали, молили о защите, «сговаривались» о помощи в охоте на других зверей. 

[image: image14.jpg]


     [image: image2.png]



https://i.pinimg.com/736x/dd/59/35/dd5935c25c555714bc01dbbdcb1280a7--labyrinth-maze-ancient-art.jpg 

https://worldrockart.ru/wp-content/uploads/elangash-03.jpg 

Петроглифы. Слева: Валь-Камоника. Итальянские Альпы. X-VIII тыс. до н.э. Эти «погребальные» лабиринты были призваны не допустить возвращения душ умерших в мир живых. Справа: Горный Алтай. V-IV тыс. до н.э. Колесница воина-ария

В эпоху мезолита (XI-X тыс. до н.э.) люди начали переселяться из пещер в летние шалаши из шкур и в зимние земляные жилища, уподобленные берлоге. «Медвежья вера» явилась новой религией индоевропейцев, её следы простираются от Пиренеев до Северного Урала, от Скандинавии до Индостана. Спустя тысячелетия она отразилась в хтонических трехчастном и пятичастном календарях праславян. По ним отмечали сроки земной и подземной жизни медведя-покровителя — кума, почитание которого уже давно сменило поклонение шаманке — Матери рода.
 Устройство праславянской хаты (полуземлянки, название которой родственно авестийскому kata «дом, яма» и нижненемецкому kate «хижина») сохранилось в наземных домах Чатал-Хююка, одного из древнейших городов человечества (Малая Азия. 7400-5600 до н.э.). Они не имели дверей, вход в них вёл с крыши. 
[image: image3.png]HsoSpamehye us newepu  Mroxo

0w Pone rocurypHan
omnosmunn o cuenw oxoter W pH-
TYaneHLIX LepemoHH

UL Kobbictana (60 Km tor
aanalne- ropona Baiy).  Bywsaneieih
» — peanba

CHaneHLIX NOBEPXHOCTAX, M Ha O
HbIX HAMHAX.

«aseapmans nowa © 22
rpe SUaMH — aHAROT HGGpamERNH pon-
30s0ro sewa B Kapenun w_CHampuna-
BHM, — CeMb CXEMATHUSCHMX wenogewe-

X uryp 1 10 sconmpumxs wacewen
TR rononan Y LenTpammHON GHr

Somusupylouie A8e NonoBHKb Ay

Horo mechua (28 Awel

npa BOOpYMEHHLIA_BcapHHK
6pm4:|olaru .eua Ha ocHoge TaKux cxe-

W30OpaMmenui  nosanee
BOIMMINO MMKTOT PAGISCHOE H HEpOrTH:
buseckoe nMCLMO.

nefictre.
HoBfer)

TemMom K
pnnmm
e e

enunom

a-naHTOMUME B
Cuuicn ero csons

conan nemenn
TOKpOBHTEEN.

“esoDeKa # 3peps O
BHeUNCM CXOZICTBE, KOTOPOE OCTHTa-
JIOCh HCKYCHBIM NOZpaX@HHeM ABHes
Wiio, NoBaZKa, ronocy 1 OKpACKe TO-
Tewa, TaTynposatioe 1 packpauwentioe
4e/IOBeNeCKOE TelI0 BHIIOCH, OYEBITANO,
CaMBIM NICPBHIM 1 CaMBIM GAGroRaTHbM
MATEHAJIOM /U1 MepBOCHTHEX XYAONK-
uikon. OBaiepas MPUPONOR, ueloek
SacrasanA i ce nOWIONATICH TOWY, Se-

luw'rumlmn i
NOp coXpaMaCh Ki-
" eckant pHCYRKOD
KHBOTHCH Ha 3DEPHHHX UIKypax.
Aia 06ias 3aKOHOMepHOCTh chofi-
CTBEHHA PAa3BUTHIO HACKAMBHON HKHBO-
MICH Ha Beex MaTepuKax, ThiCAueneTHs-
MH COBEpWAJCK MOCTeNeHHkli mepexon
OT AHHAMIMIHBIX i PeATHCTHYCCKIX KOH-
TYPHBIX 30GpaKeHull, BHMNOMHEHHHX,
Kak npaBitio, OXpoil Keato-Gyphix To-
1OB, K yC/OBHEM i Gofee CTATHIHH
picyiKaM B ueThipe i B
Kpacinaf, Gematl, sepraf. Cwemaiie
© HUBOTIM XIOM 1f cvona
patbite Kpaciit  ceivac
/e

cr
pachism coverainam

KaK Bee GOabiiie YCIOKNANCH LyXOBHHi
Mip

siBeunyo

aysa pucyna TEpEOOHTHS:
HHKOB: HCKIOUEHHEN MOKET CUNTATHCS
TBOPUECTRO GYLUIMEHOB, MObI0RABIIHXCH
KDACKAMM 0 MeCATH DAsIHSHBX Lpe-

nam Tame, npouapa-
nanNBe 1A WdEPHHX MAaCTINKaX wan
KYCOUKaMH _npHpO

caieil, wanozoGiic nepaKX B Mipe

«KapANAAUIHBX> 1A6DOCKOB, CAENAHHEX

B nemepe BawGata (IOxnas Ponesns)
najiouKaMK Gyporo rematia

Ocobil HiTepec MPEACTARATIOT KOM-




     [image: image4.png]HsoSpamehye us newepu  Mroxo

0w Pone rocurypHan
omnosmunn o cuenw oxoter W pH-
TYaneHLIX LepemoHH

UL Kobbictana (60 Km tor
aanalne- ropona Baiy).  Bywsaneieih
» — peanba

CHaneHLIX NOBEPXHOCTAX, M Ha O
HbIX HAMHAX.

«aseapmans nowa © 22
rpe SUaMH — aHAROT HGGpamERNH pon-
30s0ro sewa B Kapenun w_CHampuna-
BHM, — CeMb CXEMATHUSCHMX wenogewe-

X uryp 1 10 sconmpumxs wacewen
TR rononan Y LenTpammHON GHr

Somusupylouie A8e NonoBHKb Ay

Horo mechua (28 Awel

npa BOOpYMEHHLIA_BcapHHK
6pm4:|olaru .eua Ha ocHoge TaKux cxe-

W30OpaMmenui  nosanee
BOIMMINO MMKTOT PAGISCHOE H HEpOrTH:
buseckoe nMCLMO.

nefictre.
HoBfer)

TemMom K
pnnmm
e e

enunom

a-naHTOMUME B
Cuuicn ero csons

conan nemenn
TOKpOBHTEEN.

“esoDeKa # 3peps O
BHeUNCM CXOZICTBE, KOTOPOE OCTHTa-
JIOCh HCKYCHBIM NOZpaX@HHeM ABHes
Wiio, NoBaZKa, ronocy 1 OKpACKe TO-
Tewa, TaTynposatioe 1 packpauwentioe
4e/IOBeNeCKOE TelI0 BHIIOCH, OYEBITANO,
CaMBIM NICPBHIM 1 CaMBIM GAGroRaTHbM
MATEHAJIOM /U1 MepBOCHTHEX XYAONK-
uikon. OBaiepas MPUPONOR, ueloek
SacrasanA i ce nOWIONATICH TOWY, Se-

luw'rumlmn i
NOp coXpaMaCh Ki-
" eckant pHCYRKOD
KHBOTHCH Ha 3DEPHHHX UIKypax.
Aia 06ias 3aKOHOMepHOCTh chofi-
CTBEHHA PAa3BUTHIO HACKAMBHON HKHBO-
MICH Ha Beex MaTepuKax, ThiCAueneTHs-
MH COBEpWAJCK MOCTeNeHHkli mepexon
OT AHHAMIMIHBIX i PeATHCTHYCCKIX KOH-
TYPHBIX 30GpaKeHull, BHMNOMHEHHHX,
Kak npaBitio, OXpoil Keato-Gyphix To-
1OB, K yC/OBHEM i Gofee CTATHIHH
picyiKaM B ueThipe i B
Kpacinaf, Gematl, sepraf. Cwemaiie
© HUBOTIM XIOM 1f cvona
patbite Kpaciit  ceivac
/e

cr
pachism coverainam

KaK Bee GOabiiie YCIOKNANCH LyXOBHHi
Mip

siBeunyo

aysa pucyna TEpEOOHTHS:
HHKOB: HCKIOUEHHEN MOKET CUNTATHCS
TBOPUECTRO GYLUIMEHOB, MObI0RABIIHXCH
KDACKAMM 0 MeCATH DAsIHSHBX Lpe-

nam Tame, npouapa-
nanNBe 1A WdEPHHX MAaCTINKaX wan
KYCOUKaMH _npHpO

caieil, wanozoGiic nepaKX B Mipe

«KapANAAUIHBX> 1A6DOCKOB, CAENAHHEX

B nemepe BawGata (IOxnas Ponesns)
najiouKaMK Gyporo rematia

Ocobil HiTepec MPEACTARATIOT KOM-




    [image: image5.png]HsoSpamehye us newepu  Mroxo

0w Pone rocurypHan
omnosmunn o cuenw oxoter W pH-
TYaneHLIX LepemoHH

UL Kobbictana (60 Km tor
aanalne- ropona Baiy).  Bywsaneieih
» — peanba

CHaneHLIX NOBEPXHOCTAX, M Ha O
HbIX HAMHAX.

«aseapmans nowa © 22
rpe SUaMH — aHAROT HGGpamERNH pon-
30s0ro sewa B Kapenun w_CHampuna-
BHM, — CeMb CXEMATHUSCHMX wenogewe-

X uryp 1 10 sconmpumxs wacewen
TR rononan Y LenTpammHON GHr

Somusupylouie A8e NonoBHKb Ay

Horo mechua (28 Awel

npa BOOpYMEHHLIA_BcapHHK
6pm4:|olaru .eua Ha ocHoge TaKux cxe-

W30OpaMmenui  nosanee
BOIMMINO MMKTOT PAGISCHOE H HEpOrTH:
buseckoe nMCLMO.

nefictre.
HoBfer)

TemMom K
pnnmm
e e

enunom

a-naHTOMUME B
Cuuicn ero csons

conan nemenn
TOKpOBHTEEN.

“esoDeKa # 3peps O
BHeUNCM CXOZICTBE, KOTOPOE OCTHTa-
JIOCh HCKYCHBIM NOZpaX@HHeM ABHes
Wiio, NoBaZKa, ronocy 1 OKpACKe TO-
Tewa, TaTynposatioe 1 packpauwentioe
4e/IOBeNeCKOE TelI0 BHIIOCH, OYEBITANO,
CaMBIM NICPBHIM 1 CaMBIM GAGroRaTHbM
MATEHAJIOM /U1 MepBOCHTHEX XYAONK-
uikon. OBaiepas MPUPONOR, ueloek
SacrasanA i ce nOWIONATICH TOWY, Se-

luw'rumlmn i
NOp coXpaMaCh Ki-
" eckant pHCYRKOD
KHBOTHCH Ha 3DEPHHHX UIKypax.
Aia 06ias 3aKOHOMepHOCTh chofi-
CTBEHHA PAa3BUTHIO HACKAMBHON HKHBO-
MICH Ha Beex MaTepuKax, ThiCAueneTHs-
MH COBEpWAJCK MOCTeNeHHkli mepexon
OT AHHAMIMIHBIX i PeATHCTHYCCKIX KOH-
TYPHBIX 30GpaKeHull, BHMNOMHEHHHX,
Kak npaBitio, OXpoil Keato-Gyphix To-
1OB, K yC/OBHEM i Gofee CTATHIHH
picyiKaM B ueThipe i B
Kpacinaf, Gematl, sepraf. Cwemaiie
© HUBOTIM XIOM 1f cvona
patbite Kpaciit  ceivac
/e

cr
pachism coverainam

KaK Bee GOabiiie YCIOKNANCH LyXOBHHi
Mip

siBeunyo

aysa pucyna TEpEOOHTHS:
HHKOB: HCKIOUEHHEN MOKET CUNTATHCS
TBOPUECTRO GYLUIMEHOB, MObI0RABIIHXCH
KDACKAMM 0 MeCATH DAsIHSHBX Lpe-

nam Tame, npouapa-
nanNBe 1A WdEPHHX MAaCTINKaX wan
KYCOUKaMH _npHpO

caieil, wanozoGiic nepaKX B Mipe

«KapANAAUIHBX> 1A6DOCKOB, CAENAHHEX

B nemepe BawGata (IOxnas Ponesns)
najiouKaMK Gyporo rematia

Ocobil HiTepec MPEACTARATIOT KOM-





https://i.pinimg.com/originals/d4/44/fd/d444fdb7fb5a127c6d12602d18d4582b.jpg 

http://zhurnalko.net/=nauka-i-tehnika/tehnika-molodezhi/1979-10--num46 

Петроглифы. Гобустан. Азербайджан. III-II тыс. до н.э. Слева: лодка с рыбаками, ниже фигурки мужчин в набедренных повязках с луками, гарпунами и верёвкой (?), рядом с головой одного из них, возможно, приспособление для нанизывания пойманной рыбы. Посередине: изображение девушки и беременной женщины, а под ними «хоровода» из 14 детей — символ половины «женского месяца» в 28 дней. Справа: вооруженный всадник
Полнокровный «магический реализм» женской, потаённой пещерной живописи, призванной помочь мужчинам-охотникам, сменился в VI-IV тыс. до н.э. «мужскими» условными графическими образами, создаваемыми на открытых поверхностях скал и каменных валунов. В петроглифах итальянской Лигурии, Армении или Алтая животные уступили место человеку и его миру, появились рисунки охотников, рыбаков, всадников, двухколесных повозок, лошадиной упряжи, оружия, вёсельных лодок, душ умерших... Эти рисунки также могли выполняться обеими руками и «читаться» слева направо и наоборот. Безусловное предпочтение правой руке, вероятно, возникло значительно позже и было связано с почитанием солнца. Плывя по небосводу слева направо, оно словно наделяло особой жизненной силой правую сторону человеческого тела. 
[image: image12.png]


Возникновение археологических культур меди и бронзы совпало с величайшим духовным переворотом — переходом от чувственного восприятия окружающего мира к отвлечённому мышлению, к попыткам изобразить неизобразимое в виде священных знаков — небесный свет, солнце, огонь, вращение небес посолонь вокруг вира — зенита. Индоевропейцы перешли к почитанию светоносного солнцеподобного божества, начали создавать круговые «святилища неба», перешли солнечному календарю, обрядам сожжения умерших, племенному устройству во главе с вождём-жрецом.
https://worldrockart.ru/wp-content/uploads/petroglify-sikachi-aljana-06.jpg  
Петроглиф. Сикачи-Алян. Низовья Амура. IV-III тыс. до н.э. Круг с косым крестом (знак четырех солнечных фаз), между лучами, предположительно, изображены стилизованные лики предков-прародителей.

В праиндоевропейском языке появилось слово *deiṷo «сияющее, дневное небо», cтавшее основой для имени высшего божества у древних индусов (Diaus), эллинов (Θεός), римлян (Deus), прарусов (Див). Его земным подобием считали священный, добываемый «кресением» крес — огонь обрядового костра, в сердцевине или в навершии пламевидного очертания которого располагался косой крест (кресало). Этот образ впоследствии перешёл на русский православный позолоченный купол, увенчанный крестом с косой перекладиной креса внизу. Живительную влагу изображали в виде каплевидного дождя или небесной росы, вспаханную и засеянную ниву наподобие прямоугольника, покрытого косой сеткой борозд.

[image: image6.emf]         [image: image7.jpg]


     [image: image8.jpg]



Нотр-Дам-дю-Френ. Нормандия. XI в. Над церковью солярный косой крест в круге.

https://traveller-eu.ru/static/img/cover/renn_SLgodbLNR_1x.webp
Коломбаж в виде косых крестов. Дом XVI века. Ренн. Франция.

«Небесный вир» (в Средневековье — змеевик). Подкупольное изображение в приделе преп. Александра Свирского. Храм Василия Блаженного. Сер. XVI в. 

[image: image13.png]


[image: image9.jpg]


   [image: image10.jpg]


      

https://i.pinimg.com/736x/54/8e/92/548e92ce2d472bd222f62de25a85d532.jpg
Прялка. Дерево. XIX век. Шестилучевой «громовик» отклонён от вертикальной оси
https://i.pinimg.com/736x/9a/c8/9a/9ac89a36f731c3d12b58cb659c61d735.jpg
Прялка. Дерево. XIX век. Восьмилучевая звезда — соответствует восьмичастному делению восточнославянского солнечного календаря

https://i.pinimg.com/originals/2d/e3/db/2de3db4410d6f0a4d0453bce910bffa8.jpg
Трискел — кельтский символ трёхчастного года из трёх спиралей (а также из прямых или изогнутых лучей)
«Знаки света» изображали в виде солнечных спиралей и кругов, лунных серпов, косого солярного креста и шестилучевой звезды в круге — светящей вверх, вниз и во все стороны, в Средневековье крестьяне считали его оберегом от молнии и называли громовиком или спасом. Трискел, свастика, пяти- и восьмилучевая звезда делили небесное «круговое время» на равные части и соответствовали архаическим календарям. Искусство стало предельно скупым и умозрительным. Священные знаки повторялись в нательных украшениях (серьгах, височных кольцах, подвесках, ожерельях, поручах, перстнях), входили в шитые орнаменты на полотенцах и одежде (одинаковой у всей общины), в домовую резьбу, в узоры на посуде, утвари и оружии, а впоследствии в храмовые украшения — фрески, иконопись, архитектуру церквей (костровидный купол, пламевидные наличники, своды над вратами, закомары...
 

Первобытная эпоха явилась временем гениальных открытий, изменивших ход земной истории: человек изобрёл речь, приучил огонь и диких животных, начал готовить пищу, придумал одежду и зимнее жильё, орудия труда, оружие, колёсную повозку и упряжь, открыл круговое движение времени, установил почитание небесных светил и счёт дней. Создал искусство — древнейшую, наполненную «живыми образами» живопись, а вслед за ней символический язык священных знаков. Запечатлённые в них возвышенные духовные порывы человечества спустя тысячелетия соединились с верой в божественный Свет, сотворивший мироздание. Так родилась великая культура европейской цивилизации. Десятки веков предки восточных славян незыблемо хранили это общее наследие. Его сутью являлось единобожие, а итогом развития стало принятие христианства.

1979, 2021
� Eliade Mircea. Le chamanisme et les techniques archaïques de l’extase. Paris: Payot, 1978. P. 310-330 et pas.


� См. об этом: Байдин Валерий. Древнерусское предхристианство. СПб.: Алетейа, 2020. С. 32-45.


� Там же. С. 137-138, 297-307.


� Там же. С. 335-340.





4

